Kapiw & Apappo

Die Ureinwohner Japans - Ainu und ihre Musik

Hintergrundmaterial
und padagogisches Material

. Kapiw & Apappo by Kazuki Nishiyama

Zusammengestellt von
Junhong Chen

fur die Tournee des Duo Kapiw & Apappo
im Klangkosmos NRW vom 11. — 26. Februar 2026
https:/iwww.klangkosmos-nrw.de/detailsprofil 59600.html

wsle
O www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr};ls‘glik'" NRW

ququququ



https://www.klangkosmos-nrw.de/detailsprofil_59600.html

2

Dieses Heft soll der Lehrkraft helfen, einen Workshop Uber die Ainu Musik der Ureinwohner Japans
vorzubereiten. Hintergrundmaterial und padagogisches Material sind in diesem Heft enthalten.

Auf der Klangkosmos NRW Website finden sie weiteres Arbeitsmaterial als download hier.

Es wird aus Grinden der Lesbarkeit manchmal nur auf Maskulin geschrieben. Jeder Mensch wird
aber eingeschlossen.

HINTERGRUNDMATERIAL

Land der Ainu
Geographie, Geschichte, Sprache, Bekleidung

w w

Kultur und Musik

Rituale

Musik und Lieder: Upopo, Yukar, Rekuhkara und Yaisama
Tanze

Die Instrumente Mukkuri, Tonkori, Kakko, Cirektekuttar

B
N OO~

Aktuelle Ainu-Musiker:innen 15

Literaturverzeichnis 17

PADAGOGISCHES MATERIAL (in Vorbereitung)

Thema ,,Landschaft*
Musikimprovisation: Landschaft im Ainu-Gebiet
Eine Musikgeschichte: Ein Vogel fliegt durch den Winterwald

Thema ,,Musik*
Klanggeschichte: ich gehe eine Reise mit Maultrommel
Instrument DIY: Die Maultrommel
Komposition: Upopo fir Klasse

Thema ,,Kultur

Sprachkurs
Musterdesigns flr Attus

Ruckmeldungen bitte an klangkosmos@albakultur.de oder jhchenchen2019@agmail.com schreiben.

Die Autorin: Junhong Chen ist Musikpadagogin und Musikerin aus China und lebt derzeit in
Deutschland. Sie hat Musikwissenschaft (Padagogik) an der Soochow-Universitéat in Suzhou, Jiangsu,
Volksrepublik China und Elementare Musikpadagogik (EMP) sowie Instrumentalpadagogik (Klavier)
an der HfMT Hochschule fur Musik und Tanz Kdéln studiert. Derzeit studiert sie im Masterstudiengang
Musikvermittlung/Musikpadagogik an der Hochschule fiir Musik Detmold und der HfMT KaélIn. Ihre
Berufserfahrung umfasst Tatigkeiten in Musikschulen, Theatern und Gemeindezentren, wo sie sich auf
Musikvermittlung, Instrumentalunterricht und kreative Ansétze in der Musikpadagogik konzentriert.
Homepage: https://junhongchen.de/

Das vorliegende Material ist entstanden im Rahmen einer Hospitanz im Klangkosmos NRW in 2026.

wel
O www.klangkosmos-nrw.de Klangkosrnn;lslslikn NRW

KULTUR



https://www.klangkosmos-nrw.de/musikpaedagogischetipps.html
mailto:klangkosmos@albakultur.de
mailto:jhchenchen2019@gmail.com
https://junhongchen.de/

HINTERGRUNDMATERIAL

Land der Ainu

Geographie

Die Ainu sind eine indigene Volksgruppe Ostasiens. lhr traditionelles Siedlungsgebiet lag im Norden
des heutigen Japans und in angrenzenden Regionen Russlands.

Kamchatka___y 1 o mitschatka

i Okhotsk

[

Siud-Sachalin

Kurilen-Inseln

Hokkaido

_ 3
o =

CC BY-SA 3.0 Wikipedia

Historisch belegtes Verbreitungsgebiet der Ainu (rot)
und vermutetes ehemaliges Verbreitungsgebiet (rosa)

o Hokkaido (Japan)
Die Ainu lebten traditionell vor allem auf Hokkaidd, der zweitgrof3ten Insel Japans.
Friher hiel3 die Insel Ezo. Heute ist Hokkaidd eine gleichgestellte Prafektur Japans und gilt als das
wichtigste historische Siedlungsgebiet der Ainu.

e Sid-Sachalin (Russland)
Sachalin ist die grof3te Insel der Russischen Fdderation. Heute gibt es dort keine Ainu-
Gemeinschaften mehr.

e Kurilen-Inseln (Russland)
Die Kurilen sind eine etwa 1.200 Kilometer lange Inselkette zwischen Hokkaido und der russischen
Halbinsel Kamtschatka. Sie bestehen aus mehr als 30 grof3en und kleinen Inseln vulkanischen
Ursprungs. Auch hier lebten friither Ainu, heute jedoch nicht mehr.

e Norden von Honshi (Japan)
Teile des heutigen Nordens der japanischen Hauptinsel Honshd gehérten ebenfalls zum Randgebiet
des Ainu-Siedlungsraums. Besonders die Prafektur Aomori, im Norden der Region Tohoku gelegen,
spielte dabei eine Rolle.

o Weitere mdgliche Gebiete
Ob die Ainu auch auf Kamtschatka, an der Amur-Mundung oder in anderen Teilen Honshus lebten, ist
bis heute wissenschaftlich umstritten.

klangk el
O www.klangkosmos-nrw.de angiotnok 0 &

KULTUR



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0

ar
/Gi{/ (JJ
P 8
e
Aomori Honshii Tohoku region

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_

map_with_side_map_of_the_Ryukyu_lslands.svg CCBY-SA3.0 CCBY-SA3.0

Geschichte

Die Ainu sind ein indigenes Volk aus dem Norden Japans. Sie lebten schon sehr lange vor der
heutigen japanischen Gesellschaft vor allem auf der Insel Hokkaido (friher Ezo), aber auch auf
Sachalin und den Kurilen-Inseln. Sie hatten ihre eigene Sprache, Religion, Musik und Lebensweise,
die sich deutlich von der japanischen Kultur unterschieden.

Bereits im 13. Jahrhundert kamen die Ainu in Kontakt mit anderen Vélkern und spéater auch mit den
Wajin, der gré3ten Bevdlkerungsgruppe Japans. Diese Begegnungen waren nicht immer friedlich. Es
kam zu Handel, aber auch zu Konflikten und Aufstanden, weil die Ainu ihr Land und ihre Lebensweise
verteidigen wollten.

Ein besonders schwieriger
Abschnitt begann im

19. Jahrhundert, wahrend der
sogenannten Meiji-Zeit. Japan
Ubernahm damals die Insel
Hokkaido vollstéandig. Die Ainu
wurden gezwungen, japanische
Staatsburger zu werden. Ihre
Sprache, Religion, Musik und
Tanze wurden verboten, und sie
durften ihre traditionellen
Tatigkeiten wie Jagen und Fischen
nicht mehr ausiben. Ziel war es,
die Ainu an die japanische

Mehrheitsgesellschaft
anzupassen. Viele verloren
dadurch den Zugang zu ihrer
eigenen Kultur.

Foto: Gemeinfrei. Wikipedia:https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu#/media/Datei:Nibutani_Ainu_Cise.jpg

Traditionelles Ainu-Haus, nachgebaut zur Besichtigung von Besuchern

Auch im 20. Jahrhundert setzte sich diese Ungleichbehandlung fort. Nach dem Zweiten Weltkrieg
wurden Ainu von der Insel Sachalin nach Hokkaiddo umgesiedelt. Erst langsam begannen sich die Ainu
wieder bewusst auf ihre Traditionen zu besinnen. Ein altes Gesetz, das ihnen viele Rechte genommen
hatte, wurde erst 1996 offiziell aufgehoben.

Heute leben schatzungsweise zwischen 25.000 und 200.000 Ainu in Japan. Die genaue Zahl ist
schwer zu bestimmen, da viele Menschen ihre Herkunft friher aus Angst vor Diskriminierung
verschwiegen haben. Erst 2008 wurden die Ainu politisch als eigenstéandige Kultur anerkannt. Seit
2019 gelten sie offiziell als indigenes Volk Japans, und der Staat ist verpflichtet, ihre Kultur zu
unterstutzen.

%‘} wel\

It
www.klangkosmos-nrw.de KlangkasrnITolslélil(m NRW

KULTUR


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_map_with_side_map_of_the_Ryukyu_Islands.svg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_map_with_side_map_of_the_Ryukyu_Islands.svg
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nibutani_Ainu_Cise.jpg?uselang=de#Lizenz

Die Musik spielte und spielt eine sehr wichtige Rolle im Leben der Ainu. Friher wurde Wissen nicht
aufgeschrieben, sondern durch Erzahlen, Singen und Musizieren weitergegeben. Lieder begleiteten
den Alltag, die Arbeit, Feste und religidse Rituale.

Durch die Unterdriickung der Ainu-Kultur ging jedoch viel Musik verloren. Schon Ende des 18.
Jahrhunderts wurden Ainu-Sprache, Musik und Tanz verboten. Spater durften Lieder und Ténze oft
nur noch fur Touristen aufgefiihrt werden. Dadurch verloren sie fiir viele Menschen ihren
urspriinglichen Sinn und ihre spirituelle Bedeutung.

Ab den 1960er- und 1970er-Jahren begann eine kulturelle Erneuerung. Ainu-Gruppen trafen sich
wieder, organisierten Feste und lernten alte Lieder neu. Musik half dabei, Gemeinschaft zu starken,
Geschichten zu bewahren und kulturelle Identitét zuriickzugewinnen.

Heute ist Ainu-Musik nicht nur ein Teil der Vergangenheit, sondern auch lebendige Kultur. Durch
Lieder, Tanze und traditionelle Instrumente konnten die Ainu ihre Geschichte, ihre spirituellen
Vorstellungen und ihr Gemeinschaftsgefiihl neu entdecken und weitergeben. Musik wurde zu einem
wichtigen Mittel, um kulturelles Wissen zu bewahren, Identitat zu starken und Generationen zu
verbinden.

Sprache

Die Ainu-Sprache ist die traditionelle Sprache des Ainu-Volkes, das heute vor allem auf Hokkaido lebt.
Der Name ,Ainu“ bedeutet ,Mensch® und verweist auf die Eigenstandigkeit und Identitat dieses
Volkes. Heute sprechen nur noch sehr wenige Menschen Ainu aktiv, die meisten Ainu verwenden im
Alltag Japanisch. Die Sprache gilt daher als fast ausgestorben, ist aber ein einzigartiges kulturelles
Erbe, das in den letzten Jahrzehnten durch Sprachkurse, Musik, Kulturprojekte und Medien
wiederbelebt wird.

Ainu ist eine sogenannte isolierte Sprache. Das bedeutet, dass sie keiner anderen bekannten Sprache
verwandt ist. Sie hat kein eigenes Schriftsystem und wurde historisch in japanischen Kana oder
kyrillischen Buchstaben Uberliefert, die nicht immer die genaue Aussprache wiedergeben konnten.
Auffallig ist die besondere Struktur der Sprache: Komplexe Gedanken lassen sich durch
zusammengesetzte Worter ausdrucken, die aus mehreren kleineren Wortschnipseln bestehen, von
denen jedes eine eigene Bedeutung hat. Ein Beispiel dafiir ist das Wort
»untussuqatarniksaitengqiggtuq®, was so viel bedeutet wie ,Er hatte bisher nicht wieder gesagt, dass
er vorhatte, Rentiere zu jagen.”

Hiragana (U5 4%75) Aaa A frx K« Lxx X o
n wa | ra | va | ma [ ha [ na | ta sa | ka a 576 B b At 1 Jl | Z{bg |V |
DB E X |27 | B |a Bbo B - Mam M Youw u ¢
| wa| &l yal ma| hal nal fa sa ka| El \Z | r [ }{ﬂ H H n Z[[W. m “] 5
)] IO B L X Wi Dgn I 4 (@7 00 Yy 11 s
i mi i ni chi shi i i Cee E i Jn n [l P % b b twdyznak
5w e 5 82T <D Lo b ow Jno b wu bl
o yul mu| fuj nuj tsu N ku . uj %‘91‘ %K ')K 3 [C c (1 . b g I) ARG
n /\; —Ct “Ii' &j-k A |© 3} 3 3z Hmr T Fs A e
=] me| =] ne ] B8 =] =] % ii ‘I : y i v m
- N w yy ) u i [0
wo 5’? J:yo %)mo Giﬁo G)no tto %;D mko iao © an N ! _@?) ‘l) ® 5 »Zi a1 fl g
Bei den Katakana (japanisch /{4 oder Die kyrillische Schrift, selten zyrillische
71 % 717°) handelt es sich um eine Silbenschrift Schrift, ist eine Buchstabenschrift, die in

(genauer Morenschrift) der japanischen zahlreichen vor allem ost- und stidslawischen

Sprachen in Europa und Asien verwendet

Sprache. !

P wird.
Written by Faisal in Language / Foto: Foto: Gemeinfrei. Wikipedia:
https://www.nihongoproject.com/the-kana-building-blocks-of-japanese/ https://de.wikipedia.org/wiki/Kyrillisches_Alphabet

Die Ainu-Sprache hat mehrere wichtige Funktionen. Sie ist Trager der kulturellen Identitat, denn durch
die Sprache kénnen Geschichte, Lieder, Rituale und Lebensweise der Ainu erlebt werden — nicht nur

klangk el
O www.klangkosmos-nrw.de angiotnok 0 &

KULTUR



https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://de.wikipedia.org/wiki/Silbenschrift
https://de.wikipedia.org/wiki/Mora_(Einheit)
https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://www.nihongoproject.com/author/faisal/
https://www.nihongoproject.com/category/language/
https://de.wikipedia.org/wiki/Buchstabenschrift
https://de.wikipedia.org/wiki/Ostslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCdslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCdslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/Europa
https://de.wikipedia.org/wiki/Asien
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cyrillicalphabet.jpg?uselang=de#Lizenz

als historische Fakten, sondern als lebendige Tradition. Viele Wdrter und Lieder spiegeln zudem die
enge Verbindung der Ainu zur Natur wider: Tiere, Pflanzen, Wetter und Landschaften sind nicht nur
Namen, sondern Ausdruck eines spirituellen Weltbildes.

Dariiber hinaus vermittelt die Sprache Stolz und Zugehérigkeit. Auch wenn viele Ainu heute meist
Japanisch sprechen, zeigt die Ainu-Sprache, dass es Kulturen und Sprachen gibt, die eigenstandig
und wertvoll sind. Die Begegnung mit Ainu kann ein Bewusstsein daflir schaffen, dass Sprachen
gepflegt, geschitzt und wiederbelebt werden kénnen, und dass die eigene kulturelle Identitat mit
Sprache eng verbunden ist.

Bekleidung

Die traditionelle Kleidung der Ainu unterscheidet sich deutlich von der japanischen und spiegelt die
enge Verbindung der Ainu zur Natur wider. Das bekannteste Kleidungsstiick ist der Attus, ein
mantelartiges Gewand, das aus den Bastfasern der japanischen Ulme oder der Manchurischen Ulme
hergestellt wird — Badume, die auf Hokkaidd wachsen.

Material und Herstellung

Die Herstellung eines Attus ist ein langwieriger und sorgfaltiger Prozess, bei dem Manner und Frauen
zusammenarbeiten. M&nner sammeln die besten Rindenfasern im Wald, wahrend Frauen die Fasern
einweichen, bleichen, zu feinem Garn verspinnen und zu einem festen Stoff weben. Das Gewebe ist
atmungsaktiv, wasserabweisend und sehr langlebig, und je langer ein Kleidungsstiick getragen wird,
desto weicher und angenehmer wird es.

Die Herstellung von Attus ist ein handwerklicher Prozess, der Natur und menschliche Arbeit verbindet.
Besonders bekannt fur die Produktion von Attus ist die Saru-Flussregion in Nibutani, wo diese
Tradition bis heute gepflegt wird. Moderne Handwerkerinnen verwenden noch immer &hnliche
Werkzeuge und Techniken wie vor Hunderten von Jahren, und Attus ist als traditionelles
Kunsthandwerk Japans anerkannt.

Alltag und Fest
Attus fur den Alltag waren meist schlicht gehalten,

wahrend Festkleidung reich verziert wurde,
besonders an Armeln, Riicken und Saum. Diese
Muster hatten nicht nur eine dekorative Funktion,
sondern auch symbolische Bedeutung: Sie sollten
bose Geister fernhalten und die Trager schutzen.

Bedeutung der Muster

Die typischen Stickereien bestehen aus
spiralférmigen, gebogenen Linien und sind haufig
an den Réandern des Gewandes angebracht. In der
Ainu-Tradition verhindern diese Muster, dass
Geister von auf3en in den Korper eindringen.
Frauen néhten diese Muster oft von Mutter zu
Tochter weiter, sodass die Kleidung gleichzeitig
Schutz, Segen und Firsorge fiir die Familie
symbolisierte.

Historische und moderne Bedeutung

Bereits in der Edo-Zeit (1603-1867) war Attus ein :
wichtiger Handelsartikel, da es robust und o T ' —
wasserabweisend war und von Fischern oder Ein Ainu-Attush-Gewand, 19. Jahrhundert.
Seeleuten getragen wurde. Auch in der Meiji-Zeit Genehmigung des Metropolitan Museum of Art.
(1868-1912) war Attus noch bekannt und wurde
Uber Hokkaidd hinaus gehandelt.

Heute ist Attus nicht nur ein Kleidungsstck,
sondern auch ein Kulturerbe der Ainu. Es wird fur traditionelle Kleidung, Obi-Girtel, Taschen oder
Untersetzer verwendet. Das Material und die Muster tragen die Geschichte und Spiritualitéat der Ainu
weiter und machen Attus zu einem sichtbaren Symbol ihrer einzigartigen Kultur.

Foto: Gemeinfrei. https://www.tota.world/article/58/

o i

|
www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr};ls‘glik'" NRW

KULTUR



Kultur und Musik

Die Kultur der Ainu ist eng mit der Natur, den Ahnen und der spirituellen Welt verbunden. Rituale,
Naturglaube und Ahnenverehrung spielten eine zentrale Rolle im Alltag und starkten den
Zusammenhalt der Gemeinschaft. Die Ainu-Musik ist gepragt von Gesang, Rhythmus und der
Nachahmung von Natur- und Tierlauten.

Die Musik der Ainu war Uber die Jahrhunderte hinweg ein zentrales Mittel, um kulturelle Identitat
auszudriicken und zu bewahren. Die epischen Lieder und Zeremonien spiegelten stets den Zustand
der Ainu-Gesellschaft wider. Im Hohepunkt der Ainu-Kultur wurden dagegen komplexe epische
Gesange mit zehntausenden Versen geschaffen.

oy

=

o]

1
2R
,-.>r<» =3
ot

SR T

N '-d"

R
~N

WAoo
Lo

s o
~T G N,
TSN S\ %

ol

4~
,&/WN/\%}.*-&
Loy

Y
S

= NS
5
)
&

PO 03

b

ﬁ.
e

=
X o T
>

S
i‘;\\i@
SEVRER

Y S
A
D s

\

o)
e
-

R
7 o T?

£

&
g
7

|

A AT RS
At R D S S

ANy $2e -

v
?,

ir
1
%

o
o

<5

/
AN

s
S
St i
P n\\¥§\
o
o
AP
&t

S‘
5

oy
Mw&»@'sv\

= 9.$1‘

=t

e
W Yo T & RINGRITEN ?‘\\\‘\'\ WA

Kunstlerische Darstellung von Ainu bei den Vorbereitungen auf ein lyomante-Ritual, um 1840

Foto: Gemeinfrei. Wikipedia: https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_religion

Rituale

Die Religion der Ainu ist pantheistisch und animistisch gepragt. Sie basiert auf der Vorstellung,
dass die Welt durch standige Interaktionen zwischen Menschen und Kamuy — géttlichen Geistern —
lebendig ist. In allen Lebewesen, natirlichen Kraften und Gegenstanden steckt eine Ramat, eine
heilige Lebenskraft, die Teil eines grof3eren Kamuy ist.

Kamuy erscheinen zeitweise in der Welt der Menschen in physischen Formen, sowohl als Lebewesen
als auch als unbelebte Objekte. Stirbt oder zerbricht diese Form, kehrt die Ramat zu ihrem Kamuy
zurilick, und das zuriickgelassene Obijekt gilt als Geschenk an die Menschen. Wenn die Menschen
diese Objekte und die Kamuy mit Respekt und Dankbarkeit behandeln, kehren die Geister gern
zuriick, erfreut an der menschlichen Welt. Diese religidse Vorstellung fihrte dazu, dass die Ainu mit
tiefer Ehrfurcht vor der Natur und allen Dingen lebten.

Alltagsrituale
Im Alltag achteten die Ainu darauf, beim Jagen, Sammeln und Ernten die Kamuy nicht zu storen.

Haufig brachten sie Opfergaben, wie z. B. Inau — rituelle, aus Weidenholz geschnitzte Stabe mit
dekorativen Spanen — sowie alkoholische Getranke dar.

wsle
O www.klangkosmos-nrw.de mangkosln};ls'glik'" NRW

KULTUR



https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nibutani_Ainu_Cise.jpg?uselang=de#Lizenz

Weitere Rituale dienten der Nahrung, Gesundheit und Abwehr von Krankheiten:

Asir-cep-nomi: ein Ritual zum Willkommenheil3en des Lachses und fur eine gute Ernte.
Dankritual: am Ende der Lachssaison dankten die Ainu den Fischen.

e Schutzrituale: bestimmte Kamuy, die Krankheiten bringen kénnten, wurden durch stark
riechende Krauter in TUren, Fenstern und Garten ferngehalten.

¢ Ahnenrituale: Gebete und Opfergaben an verstorbene Verwandte.

e Feuerrituale: Opfergaben wie Snacks, Friichte oder Tabak wurden dem Feuerkamuy
dargebracht.

Bei Trankopfern (Libation Rituals) wurde der Alkohol — meist Sake, der durch Handel mit den
Japanern verfligbar wurde — mit einem Ikupasuy, einem zeremoniellen Stab mit kunstvollen Gravuren,
Uber Opfergaben getraufelt. Die Darstellung von Tieren war hier eine der wenigen Ausnahmen.

lyomante — Das Béarenritual
Ein bekanntes Ritual der Ainu ist das lyomante, das ,Zurlickschicken der Kamuy“ genannt wird. Dabei
werden Tiere wie Baren, Eulen oder Flichse rituell geopfert, damit ihnr Geist in die Geisterwelt (Kamuy
Mosir) zurlickkehren kann.

Die berihmtesten lyomante-Rituale gelten den Barenkamuy. Die Rituale beginnen oft mehrere Jahre
zuvor:

1. Ein Bérenjunges wird wahrend des Winterschlafs gefangen und wie ein Kind im Dorf
aufgezogen.

2. Frauen kiimmern sich um das Tier, pflegen es und manchmal stillen sie es.

3. Mit zunehmendem Alter wird der Bér rituell getotet. M&nner aus dem Dorf und benachbarter
Dorfer beteiligen sich an der Feier, indem sie symbolisch auf das Tier mit stumpfen
Zeremoniepfeilen schiel3en.

Die Ainu glauben, dass die Seele des Béaren durch die respektvolle Behandlung wéhrend seines
Lebens das Wohl der Gemeinschaft sichert. Das Fleisch des Baren wird anschlieend verzehrt.

Seit 1955 wurde das Ritual ausn Tierschutzgriinden verboten, erhielt aber 2007 eine Ausnahme
aufgrund seiner kulturellen Bedeutung. Heute wird das lyomante als jahrliches Fest abgehalten:
Es beginnt mit einem Fackelzug, gefolgt von Theater, Musik und Tanz.

klangk el
O www.klangkosmos-nrw.de angiotnok 0 &

KULTUR




Musik

Alltagslieder - Upopo

Die Alltagslieder, Upopo, sind meist kurz, einfach und drehen sich um Tatigkeiten wie Arbeit oder
Spiel. Oft dient das Singen selbst als Spiel, zum Beispiel bei Rekuhkara, einem Ainu-Kehlgesang-
Wettbewerb zwischen Frauen. Arbeitssongs haben einen rhythmischen Charakter, wobei Text und
Melodie an die jeweilige Arbeit angepasst sind. Einige Upopo, wie das Kar Upopo (Sake-
Herstellungslied) oder das lyuta Upopo (Stampflied), sind keine reinen Arbeitssongs, sondern sollen
bdse Geister fernhalten. Kurze Alltagslieder wurden auf3erdem als Gebete gesungen, etwa vor
Mabhlzeiten, nach der Jagd oder beim Fischen. Viele dieser Lieder wurden nie schriftlich festgehalten
oder aufgenommen, weshalb Material dariber heute nur schwer zugénglich ist.

Horbeispiele:

e https://lyoutu.be/-93LE ixy6M?si=xq3ch3A XsA9d0ZQ
e https://lyoutu.be/yTA8 2qwlhE?si=igoAMEIGFcWuSFt0

Epische Lieder - Yukar

Eine andere wichtige Form ist Yukar, eine Art rhythmischer epischer Gesang, in dem Geschichten,
Mythen und Erfahrungen der Ainu erzahlt werden, oft unterstiitzt durch einfache Percussion. Eine
bekannte Geschichte ist das Béarenlied, das bei der Barenzeremonie gesungen wird und erklart,
warum der Bar geehrt wird.

Horbeispiel:

e https://lyoutu.be/cdcLfWA4EbDY?si= BiOly7UhqQOxPw92

Singspiele - Rekuhkara und Yaisama

Rekuhkara ist ein traditionelles Stimmspiel der Ainu, besonders bei den Ainu auf Sachalin. Das Spiel
wird immer paarweise gespielt, oft mit mehreren Paaren gleichzeitig. Zwei Personen stehen sich
gegeniber und formen mit ihren Handen eine Art Réhre zwischen ihren Mindern. Eine Person
beginnt mit einem rhythmischen Laut, der im Mund der anderen widerhallt. Diese muss den Rhythmus
halten, bis der Partner ihn verandert. Wer nicht lachen musst und nicht auBer Atem geréat, gewinnt.

Yaisama ist eine spielerische Form des Gesangs bei den Ainu. Sie wurde genutzt, um Geflihle wie
Zuneigung auszudriicken oder sich in einer Gruppe vorzustellen. Text und Melodie entstehen
dabei spontan, weshalb Yaisama oft mit modernem Freestyle-Rap verglichen wird.

Horbeispiele:

e https://lyoutu.be/3ijAaLHBi18?si=aJPHL3kuaPB TMV5
e https://lyoutu.be/QrMFd2XHnxg?si=DseoYpRZbYBOOQgC3

Die Ainu-Wiegenlieder

Die Ainu-Wiegenlieder tragen je nach Region unterschiedliche Namen: In der Region Hidaka heil3en
sie meist lyon’nokka oder Iyonruika, bei den Ainu von Asahikawa und Tokachi lhunke. Typisch fir
diese Lieder sind lautmalerische, bedeutungsfreie Silben wie ,Ohho Lulu Rurururu®, die von der
Mutter im Rhythmus des Wiegenliedes gesungen werden, um das Kind zu beruhigen.

wel
O www.klangkosmos-nrw.de Klangkosrnn;lslslikn NRW

KULTUR



https://youtu.be/-93LE_ixy6M?si=xq3ch3A_XsA9d0ZQ
https://youtu.be/yTA8_2gwIhE?si=igoAMElGFcWuSFt0
https://youtu.be/cdcLfW4EbDY?si=_Bi0Iy7UhqQxPw92
https://youtu.be/3ijAaLHBi18?si=aJPHL3kuaPB_TMV5
https://youtu.be/QrMFd2XHnxg?si=DseoYpRZbYBOOgC3

10

Téanze der Ainu

Der Ainu-Tanz ist Teil einer vielfaltigen Tradition aus Tanz- und Gesangsformen des Ainu-Volkes, der
indigenen Bevolkerung Nordjapans. Heute leben die meisten Ainu auf der Insel Hokkaidd. Aufgrund
der langen Geschichte von Unterdriickung und Anpassungszwang war es fir die Ainu schwierig, ihre
Kultur zu bewahren. Seit den 1970er-Jahren erlebt die Ainu-Kultur jedoch eine bewusste
Wiederbelebung, zu der auch der traditionelle Tanz gehoért.

Die Ainu glaubten, dass Goétter und Geister — die sogenannten Kamuy — Giberall in der Natur
gegenwartig sind, etwa in Tieren, Pflanzen oder Naturphdnomenen. Tanze und Gesénge dienten
daher vor allem der Danksagung, Verehrung und Kommunikation mit diesen Geistern. Auch heute
helfen die Ténze, die Verbindung zur Natur und zur spirituellen Welt aufrechtzuerhalten.

Da religidse Aufgaben bei den Ainu traditionell haufig von Frauen ausgetibt wurden, sind viele Tanze
gemischt oder weiblich gepragt. Es gibt jedoch auch Mannertanze, die meist mit Jagd, Waffen oder
Schutzritualen verbunden sind, zum Beispiel der Schwert- oder Bogentanz. Diese Tanze hatten
symbolische Funktionen, etwa zum Schutz des Dorfes.

Typisch fur den Ainu-Tanz ist der Kreistanz, der Rimse genannt wird. Er wird oft von Gesang
begleitet, der Upopo heif3t. Die genaue Form von Tanz und Gesang unterscheidet sich von
Gemeinschaft zu Gemeinschaft, da jede Region eigene Varianten entwickelt hat.

Es existieren verschiedene Arten von Ainu-Tanzen mit unterschiedlichen Bedeutungen. Zeremonielle
Tanze werden bei religiosen Anlassen, Ahnenritualen (Icharupa), Festen oder wichtigen
Familienereignissen aufgefiihrt. Ein bekanntes Beispiel ist der Emus Rimse, ein von M&nnern
getanzter Schwerttanz, der urspriinglich dazu diente, bdse Geister abzuwehren.

© 2008, by Ainu Association of Hokkaido

Andere Tanze ahmen Bewegungen und Laute von Tieren nach. Dazu gehort auch das lyomante, ein
zentrales Ritual, bei dem der Geist eines Baren nach einer Zeremonie symbolisch in die Geisterwelt
zuriickgeschickt wird. Daneben gab es Arbeitsténze, bei denen alltdgliche Tétigkeiten rhythmisch
ausgefihrt wurden. Diese verbanden praktische Arbeit mit religiéser Bedeutung und starkten das
Gemeinschaftsgefihl. Auch freie Tanze und Improvisationen zur Unterhaltung waren Teil der
Tradition.

Der Ainu-Tanz ist eng mit dem Jahreslauf, dem Alltag und der Religion verbunden. Er wurde und wird
genutzt, um Dank auszudriicken, um Schutz zu bitten, um Freude und Trauer zu teilen und um
Gemeinschaft zu erleben. Auch heute tanzen Ainu bei Zeremonien, kulturellen Festivals und im
privaten Rahmen.

o i

|
www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr}%‘glik'" NRW

KULTUR



11

Aufgrund seiner grof3en kulturellen Bedeutung wurde der Ainu-Tanz im Jahr 2009 von der UNESCO
als immaterielles Kulturerbe anerkannt.

© 2006, by Ainu Association of Hokkaido

Tanzvideos:

e https:/lich.unesco.org/en/video/01028
e https:/lyoutu.be/oXzo5SRaUoo?si=IxVivbLtTgYbcvcD

klangk d mult
WWW.KIangKosSmos-nrw.de Klangkasmossil(mNRW

KULTUR


https://ich.unesco.org/en/video/01028
https://youtu.be/oXzo5SRaUoo?si=lxVivbLtTqYbcvcD

12

Instrumente
Tonkori

Die Tonkori Schalenzither der Ainu ist typischerweise mit 2 bis 7, meist 5 Saiten ausgestattet. Die Uber
einen Steg gespannten Saiten sind traditionell aus Tiersehnen von Hirschen, Walen oder Seeléwen,
oder auch aus Pflanzenfasern wie Brennnessel oder heute aus Seide (von den Shamisen-Lauten
Ubernommen wurden) oder Nylon. Das Instrument wird ohne Blinde oder Register gespielt, was
sowohl Zupf- als auch Schlagtechniken ermdéglicht, sodass ein voller Klang erzeugt wird. Der Korpus
des Instruments misst bei modernen Versionen etwa 120 cm in der Lange und 10 cm in der Breite. Er
wird aus einem einzigen Stiick Holz geschnitzt mit einem langen Hals und einem Resonanz-Korpus,
dessen Form an eine weibliche Gestalt erinnert. Der Ursprung der Tonkori liegt wahrscheinlich im 8.
Jahrhundert n. Chr. und entstand und unter dem Einfluss des Austauschs mit sibirischen
Nomadenvdlkern. Sie entwickelte sich innerhalb der animistischen Traditionen der Ainu weiter und
wird von ihnen nicht nur als Musikinstrument betrachtet, sondern als spirituelles Wesen, vergleichbar
mit einem lebenden Menschen. Beim Spielen wird sie schrag vor der Brust gehalten, wobei die Saiten
nach auf3en zeigen. Sie wird von Mannern und Frauen traditionell ohne Blinde gespielt. Durch Zupfen
mit den Fingern oder einem Plektrum werden Naturténe erzeugt, die Upopo Alltagslieder, epische
Yukar-Erzahlungen, Tanze und Rituale zur Abwehr boser Geister oder zur Anrufung von Gottheiten
begleiten.

L . . Tonkori im National Ainu Museum
Musikerin spielt Tonkori

Foto: XonLoke
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?
curid=169380274

Hokkaido, Japan.
Foto: CC BY-SA 4.0

Horbeispiele:

e https://lyoutu.be/lAZodp2TAHK?si=VGg6ZBYyfxXQ6LMKZ
e https://youtu.be/INSrb9U4tWs?si=Rx2qpBO61NDPUAWN

& i

|
www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr}}s‘glik'" NRW

KULTUR


https://youtu.be/lAZodp2TAHk?si=VGg6ZByfxXQ6LmKZ
https://youtu.be/lN5rb9U4tWs?si=Rx2qpBO61NDPUAWn

13

Mukkuri

Die Mukkuri ist die traditionelle Maultrommel der Ainu aus Bambus, der indigenen Bevolkerung im
Norden Japans. Sie ist ein Symbol der Ainu-Kultur und dient dazu Naturgerdusche zu imitieren.
Der Klang entsteht durch das Ziehen an einer Schnur, die mit der Bambuszunge verbunden ist. Die
Tonhohe kann durch die Form des Mundraums veréandert werden, der als Resonanzkérper dient. Der
archaische Klang der Maultrommeln passt ebenso gut zu meditativer Musik wie zu treibender Trance-
Musik. Sie zahlen zu den Bordun-Instrumenten, d.h., ihr obertonreicher Klang basiert immer auf einem
Grundton, der stets mitschwingt — die einfachste Art der Mehrstimmigkeit.

Die Maultrommel ist ein kleines Musikinstrument mit einem Rahmen, an dem eine Lamelle (Zunge)
befestigt ist, die an ihrem freien Ende vom Spieler bewegt wird. Es ist weit verbreitet, stammt
vermutlich aus Asien und gehdort zu den &ltesten Kulturinstrumenten der Menschheit. Im Laufe der
Jahrhunderte schwankte seine Popularitéat und erlebt aktuell eine Renaissance. Unter den vielen
Varianten der Maultrommeln werden zwei Typen unterschieden: Bei den Rahmen-Maultrommeln aus
Bambus wird die Zunge vollstandig vom Rahmen umschlossen und Uber eine Schnur an ihrer Spitze
indirekt zur Schwingung angeregt. Bei den Blgel-Maultrommeln aus Metall ragt die Zunge mit der
Spitze Uber den Rahmen hinaus und wird direkt mit dem Finger abgezupft.

Horbeispiel:

e https://lyoutu.be/uO9uDMB94MO0O?si=yyEw|XJa3UWUGZga

Foto: Utae Ehara Foto: https://en.wikipedia.org/wiki/Mukkuri#/media/File:Mukkuri.jpg

https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-
maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-
kontaktaufnahme

Schlaginstrument Kakko

Die Ainu nutzten neben den heute bekannteren Instrumenten auch
mehrere weitere traditionelle Musikinstrumente. Das Kakko ist ein
Schlaginstrument, das einem Tamburin &hnelt. Es wurde zur
Begleitung von epischen Gesangen (Yukar) und bei
schamanistischen Ritualen verwendet. Das Instrument besteht aus
Tierhaut, die Uber einen zylindrischen Rahmen aus Weiden- oder
Larchenholz gespannt ist; der Schlagel wurde aus einem Holzstab mit
Hundeleder hergestellt.

Horbeispiele:

e https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/

Foto : https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/

o i

|
www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr};ls‘glik'" NRW

KULTUR


https://youtu.be/uO9uDMB94M0?si=yyEwjXJa3UWUGZqa
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme

14

Bodypercussion

In der Ainu-Musik werden Gesang und Musik h&aufig durch Klatschen, Stampfen oder einfache
Kdrperbewegungen begleitet. Diese Formen der Begleitung erfillen mehrere Funktionen und sind tief
in der Kultur verankert.

Das Klatschen dient zunéchst ganz praktisch der rhythmischen Unterstiitzung. Viele Ainu-Lieder —
besonders Alltagslieder wie Upopo oder epische Gesange — haben keinen festen Instrumentenbegleit-
part. Durch regelmafiges Klatschen entsteht ein gemeinsamer Puls, der den Sangerinnen und
Sangern hilft, im Rhythmus zu bleiben. Der Rhythmus ist dabei meist gleichméfig und wiederholend,
nicht komplex, sondern klar und gut spurbar.

Daruber hinaus hat das Klatschen eine soziale Bedeutung. Ainu-Musik ist traditionell gemeinschaftlich:
Alle Anwesenden kdnnen sich durch Klatschen beteiligen, auch wenn sie nicht singen. So entsteht ein
Gefuhl von Zusammengehorigkeit und gemeinsamer Verantwortung fir das musikalische Geschehen.

In vielen Zusammenhangen besitzt das Klatschen auch eine spirituelle Bedeutung. Rhythmische
Bewegungen und Gerausche gelten als Mittel, um Aufmerksamkeit der Kamuy (Geister) zu wecken
oder bose Einflisse fernzuhalten. Der gleichmafige Rhythmus schafft Ordnung und Stabilitat und
unterstiitzt damit den rituellen Charakter der Musik.

Das Klatschen folgt keinem festen Notensystem, sondern orientiert sich an Sprache, Bewegung und
Situation. Es passt sich dem Gesang an, verstarkt wichtige Textstellen oder markiert Ubergénge.
Dadurch bleibt die Musik lebendig und flexibel.

Blasinstrument Cirektekuttar

Das Cirektekuttar war ein zylindrisches
Blasinstrument, das aus der Wurzel eines in Nordjapan
heimischen Schilfrohrs gefertigt wurde.

Es ist heute nicht mehr in Gebrauch und wurde regional
auch henyudo, ionka oder pehkutu genannt. In Bauweise
und Klang soll es dem australischen Didgeridoo
geahnelt haben.

Horbeispiel:

e hittps://lyoutu.be/iBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC

o i

|
www.klangkosmos-nrw.de Klangkasmn;lslélil(m NRW

KULTUR


https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC
https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC

15

Aktuelle Ainu-Musiker:innen
Oki Kano

Auch in der Gegenwart setzen sich Musikerinnen und
Musiker aktiv dafur ein, die Ainu-Musik lebendig zu halten
und weiterzugeben. Dabei geht es nicht nur um die
Bewahrung alter Lieder und Instrumente, sondern auch
darum, diese Traditionen in einen heutigen musikalischen
Kontext zu stellen.

Besonders bekannt ist der zeitgendssische Ainu-Musiker
Oki Kano, meist kurz Oki genannt. Er gilt als der
prominenteste Vertreter moderner Ainu-Musik. Oki spielt
das traditionelle Saiteninstrument Tonkori und nutzt in
seinen Stlicken bewusst die Ainu-Sprache sowie
musikalische Motive aus rituellen Liedern und
Zeremonien. Gleichzeitig verbindet er diese Elemente mit
modernen Einflissen wie westlichen Harmonien, E-Bass,
Gitarre und rhythmischen Grooves. Dadurch entstehen
neue Klangwelten, die sowohl traditionell verwurzelt als

auch zeitgendssisch sind. Foto : OKI Kano by Michael Coghlan from
Adelaide, Australia - Ainu with Tonkori.
Durch diese Verbindung von Tradition und Moderne CCBY-SA2.0.

erreicht Oki ein breites Publikum — nicht nur innerhalb der

Ainu-Gemeinschaft, sondern auch in der japanischen und internationalen Musikszene. Seine Arbeit
tragt dazu bei, Ainu-Musik sichtbar zu machen und ihr einen Platz in der heutigen Kultur zu sichern,
ohne ihren kulturellen Ursprung zu verlieren.

Ein weiteres wichtiges Beispiel ist die Gesangsgruppe Marewrew, ein Ensemble von Ainu-
Sangerinnen, das sich auf Upopo spezialisiert hat. Upopo sind traditionelle, oft mehrstimmige Lieder,
die urspriinglich im Alltag und bei gemeinschaftlichen Anlassen gesungen wurden. Marewrew
interpretiert diese Lieder mit grof3er Nahe zur tberlieferten Gesangstradition. In gemeinsamen
Auftritten und Aufnahmen wird die Gruppe haufig von Oki begleitet, insbesondere auf der Tonkori.

In Konzertmitschnitten, wie etwa dem gemeinsamen Auftritt von Marewrew und OKi, wird deutlich,
welche zentrale Rolle Musik in der Ainu-Kultur spielt. Sie ist eng mit religidsen Vorstellungen, Ritualen
und dem gemeinschaftlichen Leben verbunden und dient zugleich als Mittel der Erinnerung und
Identitatsstarkung.

Zeitgendssische Ainu-Musiker:innen wie Oki und Marewrew zeigen, dass Ainu-Musik keine rein
historische Kunstform ist. Sie entwickeln sie weiter, machen sie horbar fur neue Generationen und
schaffen eine Brucke zwischen Uberliefertem Wissen und heutiger musikalischer Praxis.

Horbeispiel:

e https://lyoutu.be/N9oAuQiUxQI?si=47EsdowKIf93X3y1

wsle
O www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr};ls‘glik'" NRW

KULTUR



https://youtu.be/N9oAuOiUxQI?si=47EsdowKIf93X3y1
https://www.flickr.com/people/89165847@N00
https://www.flickr.com/photos/mikecogh/33652907921/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/2.0

16

Kapiw & Apappo

Kapiw & Apappo sind ein Musikduo der Ainu und
gehdren zu den bekanntesten Vertreterinnen
traditioneller Ainu-Musik in Japan. Hinter den
Kinstlernamen stehen die beiden Schwestern
Emi Toko (Kapiw) und Fukiko Goukon (Apappo).
Ihre Namen haben symbolische Bedeutungen:
Kapiw heiflst ,Mowe“, Apappo bedeutet ,Blume®.
Schon seit ihrer Kindheit lernten sie die Lieder
ihres Volkes, vor allem durch ihre GroRmutter,
und wuchsen mit der mindlich Gberlieferten
Musiktradition der Ainu auf.

Im Zentrum ihres Repertoires stehen Upopo,
kurze Alltagslieder der Ainu. Diese Lieder sind
meist einfach aufgebaut und beziehen sich
jeweils auf eine bestimmte Téatigkeit. In manchen Kapiw & Apappo by Kazuki Nishiyama

Fallen wird das Singen selbst zum Spiel, etwa bei

Rekuhkara. Auch Arbeitslieder gehdren dazu: Sie sind rhythmisch und orientieren sich mit Text und
Melodie an der jeweiligen Tatigkeit. Trotz ihres alltdglichen Charakters besitzen diese Lieder meist
eine spirituelle Bedeutung — sie dienen als Gebete, als Schutz vor bdsen Geistern oder als Bitte um
Gluck und Harmonie.

Musikalisch werden Kapiw & Apappo vor allem durch traditionelle Ainu-Instrumente gepragt. Apappo
spielt die Tonkori, eine gezupfte Ainu-Schalenzither, wahrend beide Schwestern die Mukkuri, eine
Bambus-Maultrommel, verwenden. Der ruhige, meditative Klang dieser Instrumente verbindet sich mit
ihren Stimmen zu einer Musik, die eng mit der spirituellen Welt der Ainu verbunden ist.

Seit 2012 treten Kapiw & Apappo regelmalig in ganz Japan auf und haben auch international
Aufmerksamkeit erlangt. Ihre Musik wurde 2016 in dem Dokumentarfilm ,Kapiw and Apappo — A Tale
of Ainu Sisters® von Takayuki Sato einem breiteren Publikum vorgestellt. Mit ihrem Album ,Paykar®
dokumentieren sie traditionelle Ainu-Lieder und leisten einen wichtigen Beitrag zur Bewahrung dieses
kulturellen Erbes. Die Schénheit ihrer Stimmen und der Klang ihrer Instrumente werden oft als von der
.oeele ihrer Vorfahren erfillt beschrieben. Im Jahr 2026 treten die beiden Schwestern erstmals in
Europa auf und tragen ihre Musik und Kultur Gber Japan hinaus in die Welt.

e Album: PAYKAR von Kapiw&Apappo
https://kapiapa.bandcamp.com/album/paykar

e Trailer der Dokumentation : Kapiw and Apappo — A Tale of Ainu Sisters
https://youtu.be/p B0SegbTGM?si=hpUiPtbAG58jxepb

o Vollstdndige Dokumentation (2016), Englische Untertitel, Theatrical Release, 112 Minuten.
Regie: Takayuki Sato
https://www.youtube.com/watch?v=eTI8-tcxg0

o i

|
www.klangkosmos-nrw.de mangkaslr};ls‘glik'" NRW

KULTUR


https://kapiapa.bandcamp.com/album/paykar
https://youtu.be/p_B0SegbTGM?si=hpUiPtbAG58jxepb
https://www.youtube.com/watch?v=eTl8-tcxg0

Linkliste und Literaturverzeichnis

https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_people
https://de.wikipedia.org/wiki/ProoC3%A4fektur Aomori
https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu
https://de.wikipedia.org/wiki/Honsh%C5%AB
https://de.wikipedia.org/wiki/Kurilen
https://de.wikipedia.org/wiki/Sachalin
https://de.wikipedia.org/wiki/lsolierte Sprache
https://en.wikipedia.org/wiki/Oki %28musician%29
https://en.wikipedia.org/wiki/Tonkori

https://www.biratori-ainu-culture.com/en/craft/attus/
https://sumikai.com/japan-erleben/ainu-147812/
https://www.nibutani-ainucraft.com/en/attus/

https://www.tota.world/article/58/
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://www.die-japanreise.de/unesco-immaterielles-kulturerbe/ainu-tanz.html

UNESCO Immaterielles Kulturerbe Ainu Tanz
https://ich.unesco.org/en/RL/traditional-ainu-dance-00278

The International Jew's Harp Society https://jewsharpsociety.org/

17

o0d%a
O www.klangkosmos-nrw.de

KULTUR

wer\

KIangkosIr}‘olslélikn NRW


https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_people
https://de.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A4fektur_Aomori
https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu
https://de.wikipedia.org/wiki/Honsh%C5%AB
https://de.wikipedia.org/wiki/Kurilen
https://de.wikipedia.org/wiki/Sachalin
https://de.wikipedia.org/wiki/Isolierte_Sprache
https://en.wikipedia.org/wiki/Oki_%28musician%29
https://en.wikipedia.org/wiki/Tonkori
https://www.biratori-ainu-culture.com/en/craft/attus/
https://sumikai.com/japan-erleben/ainu-147812/
https://www.nibutani-ainucraft.com/en/attus/
https://www.tota.world/article/58/
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://www.die-japanreise.de/unesco-immaterielles-kulturerbe/ainu-tanz.html
https://ich.unesco.org/en/RL/traditional-ainu-dance-00278
https://jewsharpsociety.org/

