
1 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Kapiw & Apappo   
Die Ureinwohner Japans - Ainu und ihre Musik  

 
Hintergrundmaterial 

und pädagogisches Material  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kapiw & Apappo by Kazuki Nishiyama 

 
 
 

Zusammengestellt von 
Junhong Chen 

 
für die Tournee des Duo Kapiw & Apappo 

im Klangkosmos NRW vom 11. – 26. Februar 2026 
https://www.klangkosmos-nrw.de/detailsprofil_59600.html 

 
  

https://www.klangkosmos-nrw.de/detailsprofil_59600.html


2 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Dieses Heft soll der Lehrkraft helfen, einen Workshop über die Ainu Musik der Ureinwohner Japans 
vorzubereiten. Hintergrundmaterial und pädagogisches Material sind in diesem Heft enthalten.  
Auf der Klangkosmos NRW Website finden sie weiteres Arbeitsmaterial als download hier. 
Es wird aus Gründen der Lesbarkeit manchmal nur auf Maskulin geschrieben. Jeder Mensch wird 
aber eingeschlossen. 

 

 

 

 

HINTERGRUNDMATERIAL 
 
Land der Ainu             3 
Geographie, Geschichte, Sprache, Bekleidung      3 
 
Kultur und Musik         7 
Rituale           7 
Musik und Lieder: Upopo, Yukar, Rekuhkara und Yaisama    9 
Tänze         10 
Die Instrumente Mukkuri, Tonkori, Kakko, Cirektekuttar   12 
 
Aktuelle Ainu-Musiker:innen      15 
 
Literaturverzeichnis       17 
 
 

 
PÄDAGOGISCHES MATERIAL (in Vorbereitung) 
 
Thema „Landschaft“ 
   Musikimprovisation: Landschaft im Ainu-Gebiet 
   Eine Musikgeschichte: Ein Vogel fliegt durch den Winterwald  
 
Thema „Musik“ 
   Klanggeschichte: ich gehe eine Reise mit Maultrommel 
   Instrument DIY: Die Maultrommel 
   Komposition: Upopo für Klasse  
 
Thema „Kultur“ 
   Sprachkurs 
   Musterdesigns für Attus  

 

 

 

 

 
Rückmeldungen bitte an klangkosmos@albakultur.de oder jhchenchen2019@gmail.com schreiben. 
 

Die Autorin: Junhong Chen ist Musikpädagogin und Musikerin aus China und lebt derzeit in 
Deutschland. Sie hat Musikwissenschaft (Pädagogik) an der Soochow-Universität in Suzhou, Jiangsu, 
Volksrepublik China  und Elementare Musikpädagogik (EMP) sowie Instrumentalpädagogik (Klavier) 

an der HfMT Hochschule für Musik und Tanz Köln studiert. Derzeit studiert sie im Masterstudiengang 
Musikvermittlung/Musikpädagogik an der Hochschule für Musik Detmold und der HfMT Köln. Ihre 
Berufserfahrung umfasst Tätigkeiten in Musikschulen, Theatern und Gemeindezentren, wo sie sich auf 
Musikvermittlung, Instrumentalunterricht und kreative Ansätze in der Musikpädagogik konzentriert.   
Homepage: https://junhongchen.de/   
 
Das vorliegende Material ist entstanden im Rahmen einer Hospitanz im Klangkosmos NRW in 2026. 
 

https://www.klangkosmos-nrw.de/musikpaedagogischetipps.html
mailto:klangkosmos@albakultur.de
mailto:jhchenchen2019@gmail.com
https://junhongchen.de/


3 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

 

HINTERGRUNDMATERIAL 

 

Land der Ainu  

 
Geographie 
 

Die Ainu sind eine indigene Volksgruppe Ostasiens. Ihr traditionelles Siedlungsgebiet lag im Norden 
des heutigen Japans und in angrenzenden Regionen Russlands. 
 

CC BY-SA 3.0 Wikipedia 

 
Historisch belegtes Verbreitungsgebiet der Ainu (rot)  

und vermutetes ehemaliges Verbreitungsgebiet (rosa) 
 
 

 Hokkaidō (Japan) 
Die Ainu lebten traditionell vor allem auf Hokkaidō, der zweitgrößten Insel Japans. 
Früher hieß die Insel Ezo. Heute ist Hokkaidō eine gleichgestellte Präfektur Japans und gilt als das 
wichtigste historische Siedlungsgebiet der Ainu. 
 

 Süd-Sachalin (Russland) 
Sachalin ist die größte Insel der Russischen Föderation. Heute gibt es dort keine Ainu-
Gemeinschaften mehr. 
 

 Kurilen-Inseln (Russland) 
Die Kurilen sind eine etwa 1.200 Kilometer lange Inselkette zwischen Hokkaidō und der russischen 
Halbinsel Kamtschatka. Sie bestehen aus mehr als 30 großen und kleinen Inseln vulkanischen 
Ursprungs. Auch hier lebten früher Ainu, heute jedoch nicht mehr. 
 

 Norden von Honshū (Japan) 
Teile des heutigen Nordens der japanischen Hauptinsel Honshū gehörten ebenfalls zum Randgebiet 
des Ainu-Siedlungsraums. Besonders die Präfektur Aomori, im Norden der Region Tōhoku gelegen, 
spielte dabei eine Rolle. 

 
 Weitere mögliche Gebiete 

Ob die Ainu auch auf Kamtschatka, an der Amur-Mündung oder in anderen Teilen Honshūs lebten, ist 
bis heute wissenschaftlich umstritten. 

Hokkaido 

Süd-Sachalin 

Kurilen-Inseln 

Kamtschatka 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0


4 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

 

 
Geschichte 
 
Die Ainu sind ein indigenes Volk aus dem Norden Japans. Sie lebten schon sehr lange vor der 
heutigen japanischen Gesellschaft vor allem auf der Insel Hokkaidō (früher Ezo), aber auch auf 
Sachalin und den Kurilen-Inseln. Sie hatten ihre eigene Sprache, Religion, Musik und Lebensweise, 
die sich deutlich von der japanischen Kultur unterschieden. 
 
Bereits im 13. Jahrhundert kamen die Ainu in Kontakt mit anderen Völkern und später auch mit den 
Wajin, der größten Bevölkerungsgruppe Japans. Diese Begegnungen waren nicht immer friedlich. Es 
kam zu Handel, aber auch zu Konflikten und Aufständen, weil die Ainu ihr Land und ihre Lebensweise 
verteidigen wollten. 
 
Ein besonders schwieriger 
Abschnitt begann im  
19. Jahrhundert, während der 
sogenannten Meiji-Zeit. Japan 
übernahm damals die Insel 
Hokkaidō vollständig. Die Ainu 
wurden gezwungen, japanische 
Staatsbürger zu werden. Ihre 
Sprache, Religion, Musik und 
Tänze wurden verboten, und sie 
durften ihre traditionellen 
Tätigkeiten wie Jagen und Fischen 
nicht mehr ausüben. Ziel war es, 
die Ainu an die japanische 

Mehrheitsgesellschaft 
anzupassen. Viele verloren 
dadurch den Zugang zu ihrer 
eigenen Kultur. 
 
Auch im 20. Jahrhundert setzte sich diese Ungleichbehandlung fort. Nach dem Zweiten Weltkrieg 
wurden Ainu von der Insel Sachalin nach Hokkaidō umgesiedelt. Erst langsam begannen sich die Ainu 
wieder bewusst auf ihre Traditionen zu besinnen. Ein altes Gesetz, das ihnen viele Rechte genommen 
hatte, wurde erst 1996 offiziell aufgehoben. 
 
Heute leben schätzungsweise zwischen 25.000 und 200.000 Ainu in Japan. Die genaue Zahl ist 
schwer zu bestimmen, da viele Menschen ihre Herkunft früher aus Angst vor Diskriminierung 
verschwiegen haben. Erst 2008 wurden die Ainu politisch als eigenständige Kultur anerkannt. Seit 
2019 gelten sie offiziell als indigenes Volk Japans, und der Staat ist verpflichtet, ihre Kultur zu 
unterstützen. 
 

Honshū  
CC BY-SA 3.0 

 

Aomori 
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_
map_with_side_map_of_the_Ryukyu_Islands.svg  

 

Tōhoku region  
CC BY-SA 3.0 

 

Foto: Gemeinfrei. Wikipedia:https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu#/media/Datei:Nibutani_Ainu_Cise.jpg  
 
Traditionelles Ainu-Haus, nachgebaut zur Besichtigung von  Besuchern  
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_map_with_side_map_of_the_Ryukyu_Islands.svg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Japan_location_map_with_side_map_of_the_Ryukyu_Islands.svg
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nibutani_Ainu_Cise.jpg?uselang=de#Lizenz


5 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Die Musik spielte und spielt eine sehr wichtige Rolle im Leben der Ainu. Früher wurde Wissen nicht 
aufgeschrieben, sondern durch Erzählen, Singen und Musizieren weitergegeben. Lieder begleiteten 
den Alltag, die Arbeit, Feste und religiöse Rituale. 
Durch die Unterdrückung der Ainu-Kultur ging jedoch viel Musik verloren. Schon Ende des 18. 
Jahrhunderts wurden Ainu-Sprache, Musik und Tanz verboten. Später durften Lieder und Tänze oft 
nur noch für Touristen aufgeführt werden. Dadurch verloren sie für viele Menschen ihren 
ursprünglichen Sinn und ihre spirituelle Bedeutung. 
 
Ab den 1960er- und 1970er-Jahren begann eine kulturelle Erneuerung. Ainu-Gruppen trafen sich 
wieder, organisierten Feste und lernten alte Lieder neu. Musik half dabei, Gemeinschaft zu stärken, 
Geschichten zu bewahren und kulturelle Identität zurückzugewinnen. 
 
Heute ist Ainu-Musik nicht nur ein Teil der Vergangenheit, sondern auch lebendige Kultur. Durch 
Lieder, Tänze und traditionelle Instrumente konnten die Ainu ihre Geschichte, ihre spirituellen 
Vorstellungen und ihr Gemeinschaftsgefühl neu entdecken und weitergeben. Musik wurde zu einem 
wichtigen Mittel, um kulturelles Wissen zu bewahren, Identität zu stärken und Generationen zu 
verbinden. 
 
 
Sprache  
 

Die Ainu-Sprache ist die traditionelle Sprache des Ainu-Volkes, das heute vor allem auf Hokkaidō lebt. 
Der Name „Ainu“ bedeutet „Mensch“ und verweist auf die Eigenständigkeit und Identität dieses 
Volkes. Heute sprechen nur noch sehr wenige Menschen Ainu aktiv, die meisten Ainu verwenden im 
Alltag Japanisch. Die Sprache gilt daher als fast ausgestorben, ist aber ein einzigartiges kulturelles 
Erbe, das in den letzten Jahrzehnten durch Sprachkurse, Musik, Kulturprojekte und Medien 
wiederbelebt wird. 
 
Ainu ist eine sogenannte isolierte Sprache. Das bedeutet, dass sie keiner anderen bekannten Sprache 
verwandt ist. Sie hat kein eigenes Schriftsystem und wurde historisch in japanischen Kana oder 
kyrillischen Buchstaben überliefert, die nicht immer die genaue Aussprache wiedergeben konnten. 
Auffällig ist die besondere Struktur der Sprache: Komplexe Gedanken lassen sich durch 
zusammengesetzte Wörter ausdrücken, die aus mehreren kleineren Wortschnipseln bestehen, von 
denen jedes eine eigene Bedeutung hat. Ein Beispiel dafür ist das Wort 
„tuntussuqatarniksaitengqiggtuq“, was so viel bedeutet wie „Er hatte bisher nicht wieder gesagt, dass 
er vorhätte, Rentiere zu jagen.“ 
 
 

  
Die Ainu-Sprache hat mehrere wichtige Funktionen. Sie ist Träger der kulturellen Identität, denn durch 
die Sprache können Geschichte, Lieder, Rituale und Lebensweise der Ainu erlebt werden – nicht nur 

Bei den Katakana (japanisch 片仮名 oder 

カタカナ) handelt es sich um eine Silbenschrift 

(genauer Morenschrift) der japanischen 
Sprache.  

Written by Faisal in Language / Foto: 
 https://www.nihongoproject.com/the-kana-building-blocks-of-japanese/ 

 

Die kyrillische Schrift, selten zyrillische 
Schrift, ist eine Buchstabenschrift, die in 
zahlreichen vor allem ost- und südslawischen 
Sprachen in Europa und Asien verwendet 
wird.  
 
Foto: Gemeinfrei. Wikipedia: 
https://de.wikipedia.org/wiki/Kyrillisches_Alphabet 

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://de.wikipedia.org/wiki/Silbenschrift
https://de.wikipedia.org/wiki/Mora_(Einheit)
https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://de.wikipedia.org/wiki/Japanische_Sprache
https://www.nihongoproject.com/author/faisal/
https://www.nihongoproject.com/category/language/
https://de.wikipedia.org/wiki/Buchstabenschrift
https://de.wikipedia.org/wiki/Ostslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCdslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCdslawische_Sprachen
https://de.wikipedia.org/wiki/Europa
https://de.wikipedia.org/wiki/Asien
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cyrillicalphabet.jpg?uselang=de#Lizenz


6 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

als historische Fakten, sondern als lebendige Tradition. Viele Wörter und Lieder spiegeln zudem die 
enge Verbindung der Ainu zur Natur wider: Tiere, Pflanzen, Wetter und Landschaften sind nicht nur 
Namen, sondern Ausdruck eines spirituellen Weltbildes. 
 
Darüber hinaus vermittelt die Sprache Stolz und Zugehörigkeit. Auch wenn viele Ainu heute meist 
Japanisch sprechen, zeigt die Ainu-Sprache, dass es Kulturen und Sprachen gibt, die eigenständig 
und wertvoll sind. Die Begegnung mit Ainu kann ein Bewusstsein dafür schaffen, dass Sprachen 
gepflegt, geschützt und wiederbelebt werden können, und dass die eigene kulturelle Identität mit 
Sprache eng verbunden ist. 

 
 
Bekleidung 
 
Die traditionelle Kleidung der Ainu unterscheidet sich deutlich von der japanischen und spiegelt die 
enge Verbindung der Ainu zur Natur wider. Das bekannteste Kleidungsstück ist der Attus, ein 
mantelartiges Gewand, das aus den Bastfasern der japanischen Ulme oder der Manchurischen Ulme 
hergestellt wird – Bäume, die auf Hokkaidō wachsen. 
 

Material und Herstellung 
Die Herstellung eines Attus ist ein langwieriger und sorgfältiger Prozess, bei dem Männer und Frauen 
zusammenarbeiten. Männer sammeln die besten Rindenfasern im Wald, während Frauen die Fasern 
einweichen, bleichen, zu feinem Garn verspinnen und zu einem festen Stoff weben. Das Gewebe ist 
atmungsaktiv, wasserabweisend und sehr langlebig, und je länger ein Kleidungsstück getragen wird, 
desto weicher und angenehmer wird es. 
Die Herstellung von Attus ist ein handwerklicher Prozess, der Natur und menschliche Arbeit verbindet. 
Besonders bekannt für die Produktion von Attus ist die Saru-Flussregion in Nibutani, wo diese 
Tradition bis heute gepflegt wird. Moderne Handwerkerinnen verwenden noch immer ähnliche 
Werkzeuge und Techniken wie vor Hunderten von Jahren, und Attus ist als traditionelles 
Kunsthandwerk Japans anerkannt. 
 

Alltag und Fest 
Attus für den Alltag waren meist schlicht gehalten, 
während Festkleidung reich verziert wurde, 
besonders an Ärmeln, Rücken und Saum. Diese 
Muster hatten nicht nur eine dekorative Funktion, 
sondern auch symbolische Bedeutung: Sie sollten 
böse Geister fernhalten und die Träger schützen. 
 

Bedeutung der Muster 
Die typischen Stickereien bestehen aus 
spiralförmigen, gebogenen Linien und sind häufig 
an den Rändern des Gewandes angebracht. In der 
Ainu-Tradition verhindern diese Muster, dass 
Geister von außen in den Körper eindringen. 
Frauen nähten diese Muster oft von Mutter zu 
Tochter weiter, sodass die Kleidung gleichzeitig 
Schutz, Segen und Fürsorge für die Familie 
symbolisierte. 
 
Historische und moderne Bedeutung 
Bereits in der Edo-Zeit (1603–1867) war Attus ein 
wichtiger Handelsartikel, da es robust und 
wasserabweisend war und von Fischern oder 
Seeleuten getragen wurde. Auch in der Meiji-Zeit 
(1868–1912) war Attus noch bekannt und wurde 
über Hokkaidō hinaus gehandelt. 
Heute ist Attus nicht nur ein Kleidungsstück, 
sondern auch ein Kulturerbe der Ainu. Es wird für traditionelle Kleidung, Obi-Gürtel, Taschen oder 
Untersetzer verwendet. Das Material und die Muster tragen die Geschichte und Spiritualität der Ainu 
weiter und machen Attus zu einem sichtbaren Symbol ihrer einzigartigen Kultur. 
 

Ein Ainu-Attush-Gewand, 19. Jahrhundert. 
Genehmigung des Metropolitan Museum of Art.  
 
Foto:  Gemeinfrei. https://www.tota.world/article/58/ 

 

 



7 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Kultur und Musik 

Die Kultur der Ainu ist eng mit der Natur, den Ahnen und der spirituellen Welt verbunden. Rituale, 
Naturglaube und Ahnenverehrung spielten eine zentrale Rolle im Alltag und stärkten den 
Zusammenhalt der Gemeinschaft. Die Ainu-Musik ist geprägt von Gesang, Rhythmus und der 
Nachahmung von Natur- und Tierlauten.  

Die Musik der Ainu war über die Jahrhunderte hinweg ein zentrales Mittel, um kulturelle Identität 
auszudrücken und zu bewahren. Die epischen Lieder und Zeremonien spiegelten stets den Zustand 
der Ainu-Gesellschaft wider. Im Höhepunkt der Ainu-Kultur wurden dagegen komplexe epische 
Gesänge mit zehntausenden Versen geschaffen. 

 
 
Rituale 
 
Die Religion der Ainu ist pantheistisch und animistisch geprägt. Sie basiert auf der Vorstellung, 
dass die Welt durch ständige Interaktionen zwischen Menschen und Kamuy – göttlichen Geistern – 
lebendig ist. In allen Lebewesen, natürlichen Kräften und Gegenständen steckt eine Ramat, eine 
heilige Lebenskraft, die Teil eines größeren Kamuy ist. 
 
Kamuy erscheinen zeitweise in der Welt der Menschen in physischen Formen, sowohl als Lebewesen 
als auch als unbelebte Objekte. Stirbt oder zerbricht diese Form, kehrt die Ramat zu ihrem Kamuy 
zurück, und das zurückgelassene Objekt gilt als Geschenk an die Menschen. Wenn die Menschen 
diese Objekte und die Kamuy mit Respekt und Dankbarkeit behandeln, kehren die Geister gern 
zurück, erfreut an der menschlichen Welt. Diese religiöse Vorstellung führte dazu, dass die Ainu mit 
tiefer Ehrfurcht vor der Natur und allen Dingen lebten. 
 
Alltagsrituale  
Im Alltag achteten die Ainu darauf, beim Jagen, Sammeln und Ernten die Kamuy nicht zu stören. 
Häufig brachten sie Opfergaben, wie z. B. Inau – rituelle, aus Weidenholz geschnitzte Stäbe mit 
dekorativen Spänen – sowie alkoholische Getränke dar. 
 
  

Künstlerische Darstellung von Ainu bei den Vorbereitungen auf ein Iyomante-Ritual, um 1840 
 
Foto: Gemeinfrei. Wikipedia: https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_religion 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nibutani_Ainu_Cise.jpg?uselang=de#Lizenz


8 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Weitere Rituale dienten der Nahrung, Gesundheit und Abwehr von Krankheiten: 
 

 Asir-cep-nomi: ein Ritual zum Willkommenheißen des Lachses und für eine gute Ernte. 

 Dankritual: am Ende der Lachssaison dankten die Ainu den Fischen. 

 Schutzrituale: bestimmte Kamuy, die Krankheiten bringen könnten, wurden durch stark 
riechende Kräuter in Türen, Fenstern und Gärten ferngehalten. 

 Ahnenrituale: Gebete und Opfergaben an verstorbene Verwandte. 

 Feuerrituale: Opfergaben wie Snacks, Früchte oder Tabak wurden dem Feuerkamuy 
dargebracht. 

 
Bei Trankopfern (Libation Rituals) wurde der Alkohol – meist Sake, der durch Handel mit den 
Japanern verfügbar wurde – mit einem Ikupasuy, einem zeremoniellen Stab mit kunstvollen Gravuren, 
über Opfergaben geträufelt. Die Darstellung von Tieren war hier eine der wenigen Ausnahmen. 
 

Iyomante – Das Bärenritual  
Ein bekanntes Ritual der Ainu ist das Iyomante, das „Zurückschicken der Kamuy“ genannt wird. Dabei 
werden Tiere wie Bären, Eulen oder Füchse rituell geopfert, damit ihr Geist in die Geisterwelt (Kamuy 
Mosir) zurückkehren kann. 
 
Die berühmtesten Iyomante-Rituale gelten den Bärenkamuy. Die Rituale beginnen oft mehrere Jahre 
zuvor: 
 

1. Ein Bärenjunges wird während des Winterschlafs gefangen und wie ein Kind im Dorf 
aufgezogen. 

2. Frauen kümmern sich um das Tier, pflegen es und manchmal stillen sie es. 
3. Mit zunehmendem Alter wird der Bär rituell getötet. Männer aus dem Dorf und benachbarter 

Dörfer beteiligen sich an der Feier, indem sie symbolisch auf das Tier mit stumpfen 
Zeremoniepfeilen schießen.  
 

Die Ainu glauben, dass die Seele des Bären durch die respektvolle Behandlung während seines 
Lebens das Wohl der Gemeinschaft sichert. Das Fleisch des Bären wird anschließend verzehrt. 

 
Seit 1955 wurde das Ritual ausn Tierschutzgründen verboten, erhielt aber 2007 eine Ausnahme 
aufgrund seiner kulturellen Bedeutung. Heute wird das Iyomante als jährliches Fest abgehalten:  
Es beginnt mit einem Fackelzug, gefolgt von Theater, Musik und Tanz. 
 

 

  



9 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Musik 
 
Alltagslieder - Upopo 
 
Die Alltagslieder, Upopo, sind meist kurz, einfach und drehen sich um Tätigkeiten wie Arbeit oder 
Spiel. Oft dient das Singen selbst als Spiel, zum Beispiel bei Rekuhkara, einem Ainu-Kehlgesang-
Wettbewerb zwischen Frauen. Arbeitssongs haben einen rhythmischen Charakter, wobei Text und 
Melodie an die jeweilige Arbeit angepasst sind. Einige Upopo, wie das Kar Upopo (Sake-
Herstellungslied) oder das Iyuta Upopo (Stampflied), sind keine reinen Arbeitssongs, sondern sollen 
böse Geister fernhalten. Kurze Alltagslieder wurden außerdem als Gebete gesungen, etwa vor 
Mahlzeiten, nach der Jagd oder beim Fischen. Viele dieser Lieder wurden nie schriftlich festgehalten 
oder aufgenommen, weshalb Material darüber heute nur schwer zugänglich ist. 
 
Hörbeispiele: 
 

 https://youtu.be/-93LE_ixy6M?si=xq3ch3A_XsA9d0ZQ  

 https://youtu.be/yTA8_2gwIhE?si=igoAMElGFcWuSFt0 

 
 
Epische Lieder - Yukar 
 
Eine andere wichtige Form ist Yukar, eine Art rhythmischer epischer Gesang, in dem Geschichten, 
Mythen und Erfahrungen der Ainu erzählt werden, oft unterstützt durch einfache Percussion. Eine 
bekannte Geschichte ist das Bärenlied, das bei der Bärenzeremonie gesungen wird und erklärt, 
warum der Bär geehrt wird.  
 
Hörbeispiel: 
 

 https://youtu.be/cdcLfW4EbDY?si=_Bi0Iy7UhqQxPw92 

 
 
 
Singspiele - Rekuhkara und Yaisama 

Rekuhkara ist ein traditionelles Stimmspiel der Ainu, besonders bei den Ainu auf Sachalin. Das Spiel 
wird immer paarweise gespielt, oft mit mehreren Paaren gleichzeitig. Zwei Personen stehen sich 
gegenüber und formen mit ihren Händen eine Art Röhre zwischen ihren Mündern. Eine Person 
beginnt mit einem rhythmischen Laut, der im Mund der anderen widerhallt. Diese muss den Rhythmus 
halten, bis der Partner ihn verändert. Wer nicht lachen musst und nicht außer Atem gerät, gewinnt. 

Yaisama ist eine spielerische Form des Gesangs bei den Ainu. Sie wurde genutzt, um Gefühle wie 
Zuneigung auszudrücken oder sich in einer Gruppe vorzustellen. Text und Melodie entstehen 
dabei spontan, weshalb Yaisama oft mit modernem Freestyle-Rap verglichen wird. 
 
Hörbeispiele:  
 

 https://youtu.be/3ijAaLHBi18?si=aJPHL3kuaPB_TMV5    

 https://youtu.be/QrMFd2XHnxg?si=DseoYpRZbYBOOgC3 

 
 
 
Die Ainu-Wiegenlieder 

Die Ainu-Wiegenlieder tragen je nach Region unterschiedliche Namen: In der Region Hidaka heißen 
sie meist Iyon’nokka oder Iyonruika, bei den Ainu von Asahikawa und Tokachi Ihunke. Typisch für 
diese Lieder sind lautmalerische, bedeutungsfreie Silben wie „Ohho Lulu Rurururu“, die von der 
Mutter im Rhythmus des Wiegenliedes gesungen werden, um das Kind zu beruhigen. 

 

https://youtu.be/-93LE_ixy6M?si=xq3ch3A_XsA9d0ZQ
https://youtu.be/yTA8_2gwIhE?si=igoAMElGFcWuSFt0
https://youtu.be/cdcLfW4EbDY?si=_Bi0Iy7UhqQxPw92
https://youtu.be/3ijAaLHBi18?si=aJPHL3kuaPB_TMV5
https://youtu.be/QrMFd2XHnxg?si=DseoYpRZbYBOOgC3


10 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Tänze der Ainu 
 
Der Ainu-Tanz ist Teil einer vielfältigen Tradition aus Tanz- und Gesangsformen des Ainu-Volkes, der 
indigenen Bevölkerung Nordjapans. Heute leben die meisten Ainu auf der Insel Hokkaidō. Aufgrund 
der langen Geschichte von Unterdrückung und Anpassungszwang war es für die Ainu schwierig, ihre 
Kultur zu bewahren. Seit den 1970er-Jahren erlebt die Ainu-Kultur jedoch eine bewusste 
Wiederbelebung, zu der auch der traditionelle Tanz gehört. 

Die Ainu glaubten, dass Götter und Geister – die sogenannten Kamuy – überall in der Natur 
gegenwärtig sind, etwa in Tieren, Pflanzen oder Naturphänomenen. Tänze und Gesänge dienten 
daher vor allem der Danksagung, Verehrung und Kommunikation mit diesen Geistern. Auch heute 
helfen die Tänze, die Verbindung zur Natur und zur spirituellen Welt aufrechtzuerhalten. 

Da religiöse Aufgaben bei den Ainu traditionell häufig von Frauen ausgeübt wurden, sind viele Tänze 
gemischt oder weiblich geprägt. Es gibt jedoch auch Männertänze, die meist mit Jagd, Waffen oder 
Schutzritualen verbunden sind, zum Beispiel der Schwert- oder Bogentanz. Diese Tänze hatten 
symbolische Funktionen, etwa zum Schutz des Dorfes. 

Typisch für den Ainu-Tanz ist der Kreistanz, der Rimse genannt wird. Er wird oft von Gesang 
begleitet, der Upopo heißt. Die genaue Form von Tanz und Gesang unterscheidet sich von 
Gemeinschaft zu Gemeinschaft, da jede Region eigene Varianten entwickelt hat. 

Es existieren verschiedene Arten von Ainu-Tänzen mit unterschiedlichen Bedeutungen. Zeremonielle 
Tänze werden bei religiösen Anlässen, Ahnenritualen (Icharupa), Festen oder wichtigen 
Familienereignissen aufgeführt. Ein bekanntes Beispiel ist der Emus Rimse, ein von Männern 
getanzter Schwerttanz, der ursprünglich dazu diente, böse Geister abzuwehren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2008, by Ainu Association of Hokkaido 

Andere Tänze ahmen Bewegungen und Laute von Tieren nach. Dazu gehört auch das Iyomante, ein 
zentrales Ritual, bei dem der Geist eines Bären nach einer Zeremonie symbolisch in die Geisterwelt 
zurückgeschickt wird. Daneben gab es Arbeitstänze, bei denen alltägliche Tätigkeiten rhythmisch 
ausgeführt wurden. Diese verbanden praktische Arbeit mit religiöser Bedeutung und stärkten das 
Gemeinschaftsgefühl. Auch freie Tänze und Improvisationen zur Unterhaltung waren Teil der 
Tradition. 

Der Ainu-Tanz ist eng mit dem Jahreslauf, dem Alltag und der Religion verbunden. Er wurde und wird 
genutzt, um Dank auszudrücken, um Schutz zu bitten, um Freude und Trauer zu teilen und um 
Gemeinschaft zu erleben. Auch heute tanzen Ainu bei Zeremonien, kulturellen Festivals und im 
privaten Rahmen. 



11 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Aufgrund seiner großen kulturellen Bedeutung wurde der Ainu-Tanz im Jahr 2009 von der UNESCO 
als immaterielles Kulturerbe anerkannt.  

 

© 2007 by Ainu Association of Hokkaido  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2006, by Ainu Association of Hokkaido 

Tanzvideos: 

 https://ich.unesco.org/en/video/01028 

 https://youtu.be/oXzo5SRaUoo?si=lxVivbLtTqYbcvcD 

 
 
  

https://ich.unesco.org/en/video/01028
https://youtu.be/oXzo5SRaUoo?si=lxVivbLtTqYbcvcD


12 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Instrumente  
 
Tonkori 

 
Die Tonkori Schalenzither der Ainu ist typischerweise mit 2 bis 7, meist 5 Saiten ausgestattet. Die über 
einen Steg gespannten Saiten sind traditionell aus Tiersehnen von Hirschen, Walen oder Seelöwen, 
oder auch aus Pflanzenfasern wie Brennnessel oder heute aus Seide (von den Shamisen-Lauten 
übernommen wurden) oder Nylon. Das Instrument wird ohne Bünde oder Register gespielt, was 

sowohl Zupf- als auch Schlagtechniken ermöglicht, sodass ein voller Klang erzeugt wird. Der Korpus 
des Instruments misst bei modernen Versionen etwa 120 cm in der Länge und 10 cm in der Breite. Er 
wird aus einem einzigen Stück Holz geschnitzt mit einem langen Hals und einem Resonanz-Korpus, 
dessen Form an eine weibliche Gestalt erinnert. Der Ursprung der Tonkori liegt wahrscheinlich im 8. 
Jahrhundert n. Chr. und entstand und unter dem Einfluss des Austauschs mit sibirischen 

Nomadenvölkern. Sie entwickelte sich innerhalb der animistischen Traditionen der Ainu weiter und 
wird von ihnen nicht nur als Musikinstrument betrachtet, sondern als spirituelles Wesen, vergleichbar 
mit einem lebenden Menschen. Beim Spielen wird sie schräg vor der Brust gehalten, wobei die Saiten 
nach außen zeigen. Sie wird von Männern und Frauen traditionell ohne Bünde gespielt. Durch Zupfen 

mit den Fingern oder einem Plektrum werden Naturtöne erzeugt, die Upopo Alltagslieder, epische 
Yukar-Erzählungen, Tänze und Rituale zur Abwehr böser Geister oder zur Anrufung von Gottheiten 
begleiten. 

 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
Hörbeispiele: 

 
 https://youtu.be/lAZodp2TAHk?si=VGg6ZByfxXQ6LmKZ 

 https://youtu.be/lN5rb9U4tWs?si=Rx2qpBO61NDPUAWn 

 

 

 

 

 

 

             Musikerin spielt Tonkori  
                    Foto: XonLoke                             
                    https://commons.wikimedia.org/w/index.php? 
                    curid=169380274 

 

Tonkori im  National Ainu Museum 
Hokkaido, Japan.  
Foto: CC BY-SA 4.0 

https://youtu.be/lAZodp2TAHk?si=VGg6ZByfxXQ6LmKZ
https://youtu.be/lN5rb9U4tWs?si=Rx2qpBO61NDPUAWn


13 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Mukkuri        

 
Die Mukkuri ist die traditionelle Maultrommel der Ainu aus Bambus, der indigenen Bevölkerung im 
Norden Japans. Sie ist ein Symbol der Ainu-Kultur und dient dazu Naturgeräusche zu imitieren.  
Der Klang entsteht durch das Ziehen an einer Schnur, die mit der Bambuszunge verbunden ist. Die 
Tonhöhe kann durch die Form des Mundraums verändert werden, der als Resonanzkörper dient. Der 
archaische Klang der Maultrommeln passt ebenso gut zu meditativer Musik wie zu treibender Trance-
Musik. Sie zählen zu den Bordun-Instrumenten, d.h., ihr obertonreicher Klang basiert immer auf einem 
Grundton, der stets mitschwingt – die einfachste Art der Mehrstimmigkeit.  
 
Die Maultrommel ist ein kleines Musikinstrument mit einem Rahmen, an dem eine Lamelle (Zunge) 
befestigt ist, die an ihrem freien Ende vom Spieler bewegt wird. Es ist weit verbreitet, stammt 
vermutlich aus Asien und gehört zu den ältesten Kulturinstrumenten der Menschheit. Im Laufe der 
Jahrhunderte schwankte seine Popularität und erlebt aktuell eine Renaissance. Unter den vielen 
Varianten der Maultrommeln werden zwei Typen unterschieden: Bei den Rahmen-Maultrommeln aus 
Bambus wird die Zunge vollständig vom Rahmen umschlossen und über eine Schnur an ihrer Spitze 
indirekt zur Schwingung angeregt. Bei den Bügel-Maultrommeln aus Metall ragt die Zunge mit der 
Spitze über den Rahmen hinaus und wird direkt mit dem Finger abgezupft. 
 
Hörbeispiel: 
 

 https://youtu.be/uO9uDMB94M0?si=yyEwjXJa3UWUGZqa 

 

 

 

 

Schlaginstrument Kakko 

Die Ainu nutzten neben den heute bekannteren Instrumenten auch 
mehrere weitere traditionelle Musikinstrumente. Das Kakko ist ein 
Schlaginstrument, das einem Tamburin ähnelt. Es wurde zur 
Begleitung von epischen Gesängen (Yukar) und bei 
schamanistischen Ritualen verwendet. Das Instrument besteht aus 
Tierhaut, die über einen zylindrischen Rahmen aus Weiden- oder 
Lärchenholz gespannt ist; der Schlägel wurde aus einem Holzstab mit 
Hundeleder hergestellt.  
 
Hörbeispiele: 
 

 https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/ 

Foto: https://en.wikipedia.org/wiki/Mukkuri#/media/File:Mukkuri.jpg 

Foto : https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/  

 

Foto: Utae Ehara 
 
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-
maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-
kontaktaufnahme  

 

https://youtu.be/uO9uDMB94M0?si=yyEwjXJa3UWUGZqa
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme
https://www.danmoi.com/utae-ehara-die-mukkuri-maultrommel-der-ainu-als-werkzeug-zur-kontaktaufnahme


14 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Bodypercussion 
 
In der Ainu-Musik werden Gesang und Musik häufig durch Klatschen, Stampfen oder einfache 
Körperbewegungen begleitet. Diese Formen der Begleitung erfüllen mehrere Funktionen und sind tief 
in der Kultur verankert. 
 
Das Klatschen dient zunächst ganz praktisch der rhythmischen Unterstützung. Viele Ainu-Lieder – 
besonders Alltagslieder wie Upopo oder epische Gesänge – haben keinen festen Instrumentenbegleit-
part. Durch regelmäßiges Klatschen entsteht ein gemeinsamer Puls, der den Sängerinnen und 
Sängern hilft, im Rhythmus zu bleiben. Der Rhythmus ist dabei meist gleichmäßig und wiederholend, 
nicht komplex, sondern klar und gut spürbar. 
 
Darüber hinaus hat das Klatschen eine soziale Bedeutung. Ainu-Musik ist traditionell gemeinschaftlich: 
Alle Anwesenden können sich durch Klatschen beteiligen, auch wenn sie nicht singen. So entsteht ein 
Gefühl von Zusammengehörigkeit und gemeinsamer Verantwortung für das musikalische Geschehen. 
 
In vielen Zusammenhängen besitzt das Klatschen auch eine spirituelle Bedeutung. Rhythmische 
Bewegungen und Geräusche gelten als Mittel, um Aufmerksamkeit der Kamuy (Geister) zu wecken 
oder böse Einflüsse fernzuhalten. Der gleichmäßige Rhythmus schafft Ordnung und Stabilität und 
unterstützt damit den rituellen Charakter der Musik. 
 
Das Klatschen folgt keinem festen Notensystem, sondern orientiert sich an Sprache, Bewegung und 
Situation. Es passt sich dem Gesang an, verstärkt wichtige Textstellen oder markiert Übergänge. 
Dadurch bleibt die Musik lebendig und flexibel. 

 

 

 
Blasinstrument Cirektekuttar 
 
Das Cirektekuttar war ein zylindrisches 
Blasinstrument, das aus der Wurzel eines in Nordjapan 
heimischen Schilfrohrs gefertigt wurde.  
 
Es ist heute nicht mehr in Gebrauch und wurde regional 
auch henyudo, ionka oder pehkutu genannt. In Bauweise 
und Klang soll es dem australischen Didgeridoo 
geähnelt haben. 
 
Hörbeispiel: 

 
 https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC 

 
 
  

Foto : https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC 

https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC
https://youtu.be/jBpzbHDeLys?si=S7sXW8CibgKTOReC


15 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Aktuelle Ainu-Musiker:innen 
 

Oki Kano 
 
Auch in der Gegenwart setzen sich Musikerinnen und 
Musiker aktiv dafür ein, die Ainu-Musik lebendig zu halten 
und weiterzugeben. Dabei geht es nicht nur um die 
Bewahrung alter Lieder und Instrumente, sondern auch 
darum, diese Traditionen in einen heutigen musikalischen 
Kontext zu stellen. 
 
Besonders bekannt ist der zeitgenössische Ainu-Musiker 
Oki Kano, meist kurz Oki genannt. Er gilt als der 
prominenteste Vertreter moderner Ainu-Musik. Oki spielt 
das traditionelle Saiteninstrument Tonkori und nutzt in 
seinen Stücken bewusst die Ainu-Sprache sowie 
musikalische Motive aus rituellen Liedern und 
Zeremonien. Gleichzeitig verbindet er diese Elemente mit 
modernen Einflüssen wie westlichen Harmonien, E-Bass, 
Gitarre und rhythmischen Grooves. Dadurch entstehen 
neue Klangwelten, die sowohl traditionell verwurzelt als 
auch zeitgenössisch sind. 
 
Durch diese Verbindung von Tradition und Moderne 
erreicht Oki ein breites Publikum – nicht nur innerhalb der 
Ainu-Gemeinschaft, sondern auch in der japanischen und internationalen Musikszene. Seine Arbeit 
trägt dazu bei, Ainu-Musik sichtbar zu machen und ihr einen Platz in der heutigen Kultur zu sichern, 
ohne ihren kulturellen Ursprung zu verlieren. 
 
Ein weiteres wichtiges Beispiel ist die Gesangsgruppe Marewrew, ein Ensemble von Ainu-
Sängerinnen, das sich auf Upopo spezialisiert hat. Upopo sind traditionelle, oft mehrstimmige Lieder, 
die ursprünglich im Alltag und bei gemeinschaftlichen Anlässen gesungen wurden. Marewrew 
interpretiert diese Lieder mit großer Nähe zur überlieferten Gesangstradition. In gemeinsamen 
Auftritten und Aufnahmen wird die Gruppe häufig von Oki begleitet, insbesondere auf der Tonkori. 
 
In Konzertmitschnitten, wie etwa dem gemeinsamen Auftritt von Marewrew und Oki, wird deutlich, 
welche zentrale Rolle Musik in der Ainu-Kultur spielt. Sie ist eng mit religiösen Vorstellungen, Ritualen 
und dem gemeinschaftlichen Leben verbunden und dient zugleich als Mittel der Erinnerung und 
Identitätsstärkung. 
 
Zeitgenössische Ainu-Musiker:innen wie Oki und Marewrew zeigen, dass Ainu-Musik keine rein 
historische Kunstform ist. Sie entwickeln sie weiter, machen sie hörbar für neue Generationen und 
schaffen eine Brücke zwischen überliefertem Wissen und heutiger musikalischer Praxis. 
 
Hörbeispiel: 
 

 https://youtu.be/N9oAuOiUxQI?si=47EsdowKIf93X3y1 

 
 
 
  

Foto : OKI Kano by Michael Coghlan from 
Adelaide, Australia - Ainu with Tonkori.  
CC BY-SA 2.0. 

 

https://youtu.be/N9oAuOiUxQI?si=47EsdowKIf93X3y1
https://www.flickr.com/people/89165847@N00
https://www.flickr.com/photos/mikecogh/33652907921/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/2.0


16 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

 
Kapiw & Apappo 
 
Kapiw & Apappo sind ein Musikduo der Ainu und 
gehören zu den bekanntesten Vertreterinnen 
traditioneller Ainu-Musik in Japan. Hinter den 
Künstlernamen stehen die beiden Schwestern 
Emi Toko (Kapiw) und Fukiko Goukon (Apappo). 
Ihre Namen haben symbolische Bedeutungen: 
Kapiw heißt „Möwe“, Apappo bedeutet „Blume“. 
Schon seit ihrer Kindheit lernten sie die Lieder 
ihres Volkes, vor allem durch ihre Großmutter, 
und wuchsen mit der mündlich überlieferten 
Musiktradition der Ainu auf. 
 
Im Zentrum ihres Repertoires stehen Upopo, 
kurze Alltagslieder der Ainu. Diese Lieder sind 
meist einfach aufgebaut und beziehen sich 
jeweils auf eine bestimmte Tätigkeit. In manchen 
Fällen wird das Singen selbst zum Spiel, etwa bei 
Rekuhkara. Auch Arbeitslieder gehören dazu: Sie sind rhythmisch und orientieren sich mit Text und 
Melodie an der jeweiligen Tätigkeit. Trotz ihres alltäglichen Charakters besitzen diese Lieder meist 
eine spirituelle Bedeutung – sie dienen als Gebete, als Schutz vor bösen Geistern oder als Bitte um 
Glück und Harmonie. 
 
Musikalisch werden Kapiw & Apappo vor allem durch traditionelle Ainu-Instrumente geprägt. Apappo 
spielt die Tonkori, eine gezupfte Ainu-Schalenzither, während beide Schwestern die Mukkuri, eine 
Bambus-Maultrommel, verwenden. Der ruhige, meditative Klang dieser Instrumente verbindet sich mit 
ihren Stimmen zu einer Musik, die eng mit der spirituellen Welt der Ainu verbunden ist.  
Seit 2012 treten Kapiw & Apappo regelmäßig in ganz Japan auf und haben auch international 
Aufmerksamkeit erlangt. Ihre Musik wurde 2016 in dem Dokumentarfilm „Kapiw and Apappo – A Tale 
of Ainu Sisters“ von Takayuki Sato einem breiteren Publikum vorgestellt. Mit ihrem Album „Paykar“ 
dokumentieren sie traditionelle Ainu-Lieder und leisten einen wichtigen Beitrag zur Bewahrung dieses 
kulturellen Erbes. Die Schönheit ihrer Stimmen und der Klang ihrer Instrumente werden oft als von der 
„Seele ihrer Vorfahren“ erfüllt beschrieben. Im Jahr 2026 treten die beiden Schwestern erstmals in 
Europa auf und tragen ihre Musik und Kultur über Japan hinaus in die Welt. 
 

 Album: PAYKAR von Kapiw&Apappo  
https://kapiapa.bandcamp.com/album/paykar 
 

 Trailer der Dokumentation : Kapiw and Apappo – A Tale of Ainu Sisters 
https://youtu.be/p_B0SegbTGM?si=hpUiPtbAG58jxepb   
 

 Vollständige Dokumentation (2016), Englische Untertitel, Theatrical Release, 112 Minuten.  
Regie: Takayuki Sato  
https://www.youtube.com/watch?v=eTl8-tcxg0  
 

 
 
  

Kapiw & Apappo by Kazuki Nishiyama 

 

https://kapiapa.bandcamp.com/album/paykar
https://youtu.be/p_B0SegbTGM?si=hpUiPtbAG58jxepb
https://www.youtube.com/watch?v=eTl8-tcxg0


17 

 

 

 

 

 www.klangkosmos-nrw.de  

Linkliste und Literaturverzeichnis 
 
https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_people 
https://de.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A4fektur_Aomori 
https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu  
https://de.wikipedia.org/wiki/Honsh%C5%AB 
https://de.wikipedia.org/wiki/Kurilen 
https://de.wikipedia.org/wiki/Sachalin 
https://de.wikipedia.org/wiki/Isolierte_Sprache 
https://en.wikipedia.org/wiki/Oki_%28musician%29 
https://en.wikipedia.org/wiki/Tonkori 
 
 
https://www.biratori-ainu-culture.com/en/craft/attus/ 
https://sumikai.com/japan-erleben/ainu-147812/ 
https://www.nibutani-ainucraft.com/en/attus/ 
https://www.tota.world/article/58/  
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/ 
https://www.die-japanreise.de/unesco-immaterielles-kulturerbe/ainu-tanz.html 

 
UNESCO Immaterielles Kulturerbe Ainu Tanz 
https://ich.unesco.org/en/RL/traditional-ainu-dance-00278  
 
The International Jew's Harp Society https://jewsharpsociety.org/   
 
 
  

https://en.wikipedia.org/wiki/Ainu_people
https://de.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A4fektur_Aomori
https://de.wikipedia.org/wiki/Ainu
https://de.wikipedia.org/wiki/Honsh%C5%AB
https://de.wikipedia.org/wiki/Kurilen
https://de.wikipedia.org/wiki/Sachalin
https://de.wikipedia.org/wiki/Isolierte_Sprache
https://en.wikipedia.org/wiki/Oki_%28musician%29
https://en.wikipedia.org/wiki/Tonkori
https://www.biratori-ainu-culture.com/en/craft/attus/
https://sumikai.com/japan-erleben/ainu-147812/
https://www.nibutani-ainucraft.com/en/attus/
https://www.tota.world/article/58/
https://gagaku.stanford.edu/en/percussion/kakko/
https://www.die-japanreise.de/unesco-immaterielles-kulturerbe/ainu-tanz.html
https://ich.unesco.org/en/RL/traditional-ainu-dance-00278
https://jewsharpsociety.org/

